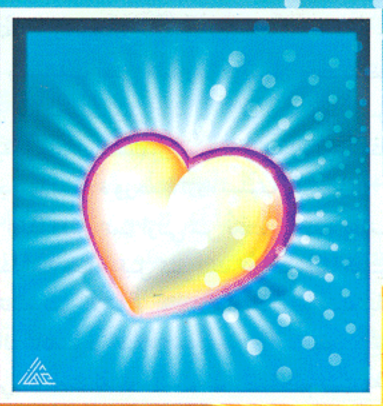
الدار الشاملة عطساء وبنساء



# 



خالدأبوصالح

مركزخدمةالمتبرعين بالكتاب

الرياض - ص . ب ٢٣١٠ - هاتف ٤٧٩٢٠٤٢ - فاكس ٤٧٢٣٩٤١

## بالدادمن السيم

# الرجمة المهداة محمد علي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي ً بعده، أما بعد:

لو سئل المسلم: ما هي أخص صفات النبي المصطفى الله من المصطفى الكان لزاماً عليه أن يجيب:

إنها صفة الرحمة، مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴿ رَبِي ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].

وقوله عليه المنا الما الما رحمة مهداة (رواه الحاكم). وقوله عليه المنه المنا الما المعث لعاناً وإنما بعثت رحمة (رواه مسلم).

وقد شغّب بعض القساوسة فزعم أن هناك تناقضاً بين هذا الحديث وبين قوله عند اللهم إنما أبشر، فأيما رجل من المسلمين سببتُه، أو لعنتُه، أو جلدتُه، فأجعلها له زكاة ورحمة (رواه مسلم).

وهذا القس إنما أوتي من لُكُنته وجهله باللغة والشريعة معاً، وقبل كل ذلك كراهته لهذا الدين وبغضه لنبي الإسلام عليه ، ولذلك راح يشنع بأن هناك تناقضاً في كلام رسول الله عليه ، فهو عليه ينفي أنه بعث لعاناً، وإنما بعث رحمة، ثم يثبت بعد ذلك أنه قد يلعن ويسب. وهذا - بحمد الله - ليس فيه أي تناقض، بل التناقض في عقل هذا المتكلم وفهمه

كما قيل:

#### وكم من عائب قولاً صحيحاً

وأفته من الفهم السقيم

ولكن تأخذ الأذهان منه

على قدر القرائح والفهوم

والجمع بين الحديثين أن النبي عين قال: «إني لم أبعث لعاناً».

واللعان: صيغة مبالغة. أي: كثير اللعن، وهذا لا يمنع أن يلعن رسول الله في بعض الحالات القليلة، والنبي لا يلعن ولا يسب ولا يجلد إلا بحق، ومع ذلك اشترط على ربه أن يجعل لعنه وسبه وجلده لأي مؤمن زكاة له وصلاة وقربة وكفارة للذنوب، وهذا من كمال رحمته بيالي بأمته.

قال النووي: (هذه الأحاديث مبينة ما كان عليه على من الشفقة على أمته، والاعتناء بمصالحهم، والاحتياط لهم، والرغبة في كلّ ما ينفعهم).

وذكر النووي وجها آخر للجمع بين هذه الأحاديث فقال: (وإنه إنما يكون دعاؤه عليه رحمة وكفارة وزكاة ونحو ذلك، إذا لم يكن أهلاً للدعاء عليه والسب، واللعن ونحو ذلك، وكان مسلماً، وإلا قد دعا عليه على الكفار والمنافقين، ولم يكن ذلك لهم رحمة.

فإن قبل: كيف يدعو على من ليس هو بأهل للدعاء عليه، أو يسبه، أو يلعنه ونحو ذلك؟ فالجواب ما أجاب به العلماء، ومختصره وجهان:

أحدهما: أن المراد: ليس بأهل لذلك عند الله تعالى، وفي باطن الأمر، ولكنه في الطاهر مستوجب له، فيظهر له الله المستحقاقه لذلك بأمارة شرعية، ويكون في باطن الأمر ليس أهلاً لذلك، وهو الله مأمور بالحكم بالظاهر، والله يتولى السرائر.

والثاني: أن ما وقع من سبّه ودعائه ونحوه ليس بمقصود، بل هو مما جرت به عادة العرب في وصل كلامها بلا نية كقوله: «تربت يمينك» و «عقرى حلقي» و «لا كبرت سنك» وفي حديث معاوية: «لا أشبع الله بطنه» ونحو ذلك، لا يقصدون بشيء من ذلك حقيقة الدعاء، فخاف في أن يصادف شيء من ذلك إجابة، فسأل ربه سبحانه وتعالى ورغب إليه في أن يجعل ذلك رحمة وكفارة وقربة وظهوراً وأجراً، وإنما كان يقع هذا منه في النادر، والشاذ في الأزمان، ولم يكن فاحشاً ولا متفحشاً ولا لعاناً ولا منتقماً لنفسه (۱).

فانظر كيف يأتي هذا المهووس فيجعل هذه المنقبة نقصاً ونقضاً لقانون الرحمة، فيأتي بالكلام من هنا

<sup>(</sup>١) مسلم بشرح النووي: (١٦/ ٣٦٧، ٣٦٨).

وهناك ليشوش به على الناس، ويشكك المسلمين في عقيدتهم - زعم - وأنى له ذلك، فإن كتابنا محفوظ من التناقض والاختلاف: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٤]، ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِند غَيْرِ الله لَوَجَدُوا فِيهِ اَخْتلافًا كثيرًا ﴾ [النساء: ١٨]، ونبينا عَلَى لا ينطق عن الهوى: ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴿ فَي النجم: ٤].

#### قماد قمع

إن رحمة النبي على كانت رحمة عامة شاملة لجميع الناس؛ صغيرهم وكبيرهم، ذكرهم وأنثاهم، غنيهم وفقيرهم، قويهم وضعيفهم، حرهم وعبدهم، مؤمنهم وكافرهم؛ أما جاء مؤمنهم وكافرهم؛ أما جاء الطفيل بن عمرو الدوسي إلى رسول الله على فقال: يا رسول الله! إن دوساً قد عصت وأبت، فادع الله عليها. ومعلوم أن الرجل خبير بقومه، وقد أيس من عليها. ومعلوم أن الرجل خبير بقومه، وقد أيس من النبي على أن يدعو عليهم ليستأصلهم الله تعالى بالعذاب.

فاستقبل رسول الله عَلَيْ القبلة، ورفع يديه. فقال الناس: هلكت دوس . . فقال رسول الله عليه اللهم اهد دوساً وائت بهم» (متفق عليه).

فدعا لهم عليه ، لأنه نبي الرحمة، ولأنه عليه يريد للناس الهداية والرشاد، ويريد لهم الفوز بالجنة والنجاة من النار.

وهذه عائشة ولي تقول لرسول الله الله المناه عائشة عارسول الله! هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أحد؟ قال: طقد لقيت من قومك، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة، إذ عرضتُ نفسى على ابن عبد ياليل بن عبد كلال، فلم يُجبني إلى ما أردت، فانطلقت وأنا مهموم على وجهى، لم استفق إلا بقرن الثعالب، فرفعت راسى، فإذا أنا بسحابة قد أظلتني، فنظرت فإذا فيها جبريل، فناداني فقال: إن الله عز وجلّ قد سمع قول قومك لك، وما ردّوا عليك، وقد بعث إليك ملك الجبال، لتأمره بما شئت بهم. قال: فناداني ملك الجبال، وسلّم عليّ. ثم قال: يا محمد! إن الله قد سمع قول قومك لك، وأنا ملَّك الجبال، وقد بعثني الله إليك، لتأمرني بأمرك، فما شئت؟ إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين. فقال رسول الله عين : «بل أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده، ولا يشرك به شبيئاً، (متفق عليه).

فلم يقل على الطبق عليهم الأخشبين وننتهي من أمرهم، وبذلك تتمحض مكة لأهل الإيمان، ثم نبدأ بعد ذلك في تبليغ الدعوة، كلما عصى قوم دعونا عليه فهلك. لم يفكر رسول الله على هذا التفكير، ولم يمل إلى خيار الاستئصال الذي عرضه عليه ملك الجبال، لأنه نبي الرحمة، ولأن هؤلاء الذين سيستأصلون سوف يموتون على الكفر، ويكونون من أهل السعير، وهو يموتون على الكفر، ويكونون من أهل السعير، وهو يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله لا يشرك به شيئاً.

## غلاميهودي

ومن رحمته على بأهل الكتاب ما رواه أنس ولي قال: كان غلام يهودي يخدم النبي على ما رواه أنس ولي قال: كان غلام يهودي يخدم النبي على أسه فقال له: فأتاه النبي على الغلام إلى أبيه وهو عنده، فقال له: أطع أبا القاسم، فأسلم، فخرج النبي على وهو يقول: «الحمد لله الذي أنقذه من النار» (أخرجه البخاري).

لم يقل النبي عَرضي : إن هذا الغلام كان يخدمني، وقد رأى من أحوالي وأخلاقي الشيء الكثير، ومع ذلك لم يسلم، فلماذا أذهب إليه الآن! ولكنه عليه أبت عليه رحمته وشفقته إلا أن يتمسك بآخر خيط وإن كان رفيعاً، فذهب إلى الغلام اليهودي يعوده، وعرض عليه الإسلام. فنظر الغلام إلى أبيه وكأنه يطلب موافقته. وهنا تحركت مشاعر الأبوة لدى الولد، فهو يعلم أن النبيُّ ﷺ ما عرض على ابنه إلا الخير والرحمة والهداية، فقال له: أطع أبا القاسم. فأسلم الغلام، فخرج النبي عَرَاكُ مسروراً وهو يقول: «الحمد لله الذي أنقذه من النار». إنه مشهد عظيم من مشاهد الرحمة، يتجلى فيه حرص النبي عليها على هداية البشر وإنقاذهم من النار، حتى ولو لم ينتفع من ورائهم بشيء؛ لا في جهاد، ولا دعوة، ولا بذل للإسلام، فالهدف هو رحمة الناس وهدايتهم، كما قال على العلي: «النان يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حُمر النَّعم» (متفق عليه).

### حتى الحيوان

وتتجاوز رحمة النبي عليه البشر لتشمل الحيوان المهين، فإن له عند رسول الله عليه حقوقاً، فهو عليه أول من قرر حقوق الحيوان وحذر من انتهاكها. فعن عبد الله بن عمر وفق أن رسول الله عليه قال:

فعن عبد الله بن عمر وقت أن رسول الله عليه قال. «عُذَبت أمرأة في هرة، سجنتها حتى ماتت، فدخلت فيها النار، لا هي أطعمتها وسقتها إذ حبستها، ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض» (منفق عليه).

خبروني أيها الناس! هل هناك قانون في الأرض، يجعل امرأة تدخل النار في هرة؟! وقد ذكر النووي أن الحديث يدل على أن هذه المرأة مسلمة، وأنها عذبت في النار بسبب تعذيب هذه الهرة وحبسها حتى الموت.

وكما أخبر النبي عين امرأة دخلت النار في هرة، فقد أخبر عن امرأة أخرى غفر الله لها بسبب كلب سقته، قال عين المرأة بغياً رأت كلباً في يوم حار، يطيف ببئر، قد أدلع لسانه من العطش، فنزعت له بموقها، فغفر لها» (لفظ مسلم وهو في الصحيحين).

فهذه امرأة بغي زانية، نظر الله إلى ما في قلبها من رحمة، فوفقها إلى التوبة وغفر لها بسبب كلب كاد يموت من العطش سَقَتْه.

# جَملٌ يبكي

وهذه لوحة أخرى رائعة من لوحات الرحمة المحمدية، فقد دخل النبي عليه بستاناً لرجل من الأنصار، وإذ في البستان جمل، فلما رأى النبي مله حنّ، وذرفت عيناه.

فأتى إليه رسول الله على وعلم أنه يشكو إليه ظلم أصحابه، فمسح رسول الله على رأسه فسكن، ثم قال: «من ربّ هذا الجمل؟» فجاء شاب من الأنصار فقال: أنا يا رسول الله! فقال الرحمة المهداة يعلم البشرية، ويؤدب الإنسانية: «الا تتقي الله في هذه البهيمة التي ملكك الله إياها؟ فإنه شكى إلي أنك تُجيعُه وتدئبه» (رواه أحمد وأبو داود وصححه الألباني).

علم الجمل أن محمداً على الرحمة، فبكى بين يديه، وشكى له ظلم البشر، فطلب النبي على صاحب الجمل ووعظه، وأمره بالإحسان إلى هذا الجمل.

#### من فجعهذهبولدها

إنها ليست بشراً، بل هي طائر صغير فجعت بولدها، فلم تجده، ولم تجد من تلجأ إليه من البشر سوى رسول الله عليه أ، وهذا ما يحدثنا عنه ابن مسعود ولله إذ يقول: كنا مع رسول الله عليه في سفر، فانطلق لحاجته، فرأينا حُمرة معها فرخان، فأخذنا فرخيها، فجاءت الحُمرة تُفرشُ. فجاء النبي عليها

فقال: «من فَجَع هذه بولدها؟ ردّوا ولَدَها إليها».

ورأى قرية نمل قد حَرقناها فقال: «من حَرَق هذه؟» قلنا: نحن. قال: «إنه لا ينبغي أن يعذّب بالنار إلا رب النار» (رواه أبو داود وصححه الألباني).

جاءت إليك حمامة مشتاقة

تشكو إليك بقلب صب واجف

من علم الورقاء أن مقامكم

حَـرَمُ وانك ملجا للخائف

وللجماد نصيب من الرحمة المهداة على ، فقد روي بأسانيد صحيحه أن النبي على لما صنع له المنبر، صاحت النخلة التي كان يخطب عليها صياح الصبي، فنزل النبي على فضمها إليه، فجعلت تئن أنين الصبي الذي يُسكن. قال: «بكت على ما كانت تسمع من الذكر» (رواه البخاري).

كان الحسن إذا حدّث بهذا الحديث بكى وقال: هذه خشبة تحن الى رسول الله عليه فأنتم أحق أن تشتاقوا إليه.

